
Защита Львом Шестовым «трагического индивида» 
 

 

101

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

РЕНАТА ГАЛЬЦЕВА 
 
                                                                                                 

ЗАЩИТА ЛЬВОМ ШЕСТОВЫМ «ТРАГИЧЕСКОГО 
ИНДИВИДА»: ПРИОБРЕТЕНИЯ И ПОТЕРИ∗ 
 
 
Экзистенциалистское предприятие, проводимое Шестовым во имя 

защиты и спасения человеческого существа, проходит соответственно его 
идейной биографии две стадии: на первой, негативно-критической, мыс-
литель стремился избавить индивида от губительной власти абстракций; 
на второй, явно утопической, Шестов намеревался не только защищать 
его, но и устроить ему полноценное спасение, избирая при этом в качестве 
средства единократный акт переориентации сознания. Под конец обна-
руживается, что спасение тем временем, согласно законам утопии, пре-
вратилось в свою противоположность.  

 
Шестов против Гегеля 

 
Замысел Шестова находится в русле известного конфликта, офор-

мившегося еще под пером Кьеркегора, – между так называемой филосо-
фией существования и стилем академического мышления. 

Кьеркегор вел против Гегеля индивидуальный процесс, на котором 
немецкий системосозидатель выступал ответчиком по делу философии, 
обвиненной в третировании и деморализации индивида. (Как для Фомы 

                                                 
∗ Глава из работы «Иск к разуму как дело спасения индивида. (Гносеологичес- кая 

утопия Льва Шестова)» // Социокультурные утопии XX в. – М., 1982. – Вып. 2. – С.40–74. 



I. СТАТЬИ 
 

 

102

 

Аквинского Аристотель, так для экзистенциального учителя Гегель шел 
под собирательным именем «философа» и служил образцом спекулятив-
ного ума1. Разумеется, мы осознаем всю контрастность оценок такого ума 
в системе представлений doctora universalis, с одной стороны, и «частного 
мыслителя» – с другой). 

Шестов возбудил, так сказать, групповое дело – он собрал ведущих 
представителей от разума. И хотя в этом деле чаще всего мелькает имя 
Канта2, главным обвиняемым с точки зрения «дела жизни» Шестова все 
же оказывается не инициатор, а завершитель «немецкой классической 
философии». Да, главным врагом у Шестова должен быть и был, так же 
как у Кьеркегора, непревзойденный мастер всеобъемлющих философских 
конструкций Г.В.Ф.Гегель. Хотя, как известно, философская атмосфера в 
Европе к началу века была уже не та, что полвека назад, – атмосфера 
триумфа и праздника гегелевской мысли. Немецкий философ стал теперь 
историей и вечностью – он пропитал воздух повседневной интеллекту-
альной жизни. Перефразируя Куно Фишера, можно сказать, что «для фи-
лософии Гегеля уже было уготовано постоянное место в мышлении ми-
ра»3. 

Шестов, как известно, Кьеркегора не знал и даже – о чем он сам 
свидетельствует4 – вплоть до 1928 г. ничего о нем не слыхал. Шестов как 
бы весь вышел из Ницше, но пошел он все же в иную сторону. Ницше 
поднял восстание против Разума в защиту инстинкта и своеволия и кончил 
amor fati; Шестов подхватил знамя бунта и кончил eola fide. (Правда, ло-

                                                 
1 Эту эстафету философского представительства как бы подтверждает сам Гегель; 

выбирая Аристотеля в качестве образца философствующего мышления. 
2 Нет слов, Шестов не дает забыть о Канте, особенно в своих программных крити-

ко-философских работах позднего периода. Но часто это имя выговаривается почти по 
инерции и вслед за учителем – Ницше, хотя, может быть, Кант как раз более других про-
фессиональных мыслителей остается неуслышанным Шестовым. И за это ответственно не 
только влияние Ницше, но и глубинная загипнотизированность «разумом», беспрерывно 
увлекающая Шестова на территорию гносеологии (но об этом речь впереди). 

3 Фишер К. История новой философии. – СПб., 1909. – Т. 8, полут. 2. – С.486. 
4 «Киркегард прошел мимо России. Мне ни разу не пришлось ни в философских, ни в 

литературных кругах услышать даже его имя. Стыдно признаться, но грех утаить – еще 
несколько лет тому назад я ничего о Киркегарде не знал», – писал Шестов уже в середине 
30-х годов. См.: Шестов Л. Киркегард и экзистенциальная     философия. – Париж, 1939. – С. 
5. 



Защита Львом Шестовым «трагического индивида» 
 

 

103

 

зунг «только верою» на языке Шестова оказался еще одной формулой 
своеволия.) Никаких сделок с «судьбой» Шестов себе не позволял и ни-
какого смирения не проявлял. Напротив, оказалось, что та высшая ин-
станция, которую Шестов в конце концов признал – и не в виде темного и 
безличного рока, а в образе «живого Бога Авраама, Исаака и Иакова», – 
тоже должна служить у индивидуума на посылках. 

В противовес Ницше Шестов весь рассчитан (к сожалению, слиш-
ком рассчитан) на слушателя. Его слово, поскольку оно служит филосо-
фии как «великой борьбе», содержит внутренний диалог с противником. 
Но «диалогичный» Шестов в корне асоциален. У него нигде нет ницшев-
ских «масс» и «стадных животных». У него есть лишь массы волеизъяв-
ляющих индивидов, каждый наедине со своими личными возможностями. 
Ницшеанский дуализм морали рабов и господ тоже претерпевает у Шес-
това трансформацию: здесь противостоят друг другу «мораль обыденно-
сти» и «мораль трагедии»1. На место господина, сверхчеловека встает 
изгой, прóклятый, каторжник жизни.  

Таким образом, жизненно-философские установки Шестова еще 
больше, чем у его учителя Ницше, противопоставлены гегелевским. И 
причина тому – их ярко выраженный отечественный отпечаток. 

Россия, как известно, была бедна опытом системосоздания – воз-
ведения грандиозных спекулятивных универсумов, в которых каждый 
компонент, как отшлифованный и точно пригнанный камень в пирамиде, 
свидетельствует о незыблемости, гармонии и правоте целого. (А по-
скольку, это дело представительствует не более и не менее как от мира и 
бытия, то тем и служит им оправданием и ответом.) В России такие не-
пререкаемые, «разумные» ответы вроде того, что «наш мир лучший из 
возможных миров» не производились. Тут, напротив, всегда преобладали 
«проклятые вопросы», которые требовали не теоретического рассужде-
ния, а практического «оправдания». Известно, с какой жадностью на-
брасывались в России на всякое уверенно произнесенное слово, долетав-
шее извне (и, конечно, прежде всего из «этой удивительной страны»2 
Германии), как судорожно оно прилаживалось к запросам томящейся 
души, к решению жизненно-практической задачи; слово считалось зало-
гом дела.  

                                                 
1 См.: Шестов Л. Достоевский и Ницше: Философия трагедии. – СПб., 1903. – 245 с. 
2 Шестов Л. Добро в учении гр. Толстого и Ницше: Философия и проповедь. – СПб., 

1907. – С VII. 



I. СТАТЬИ 
 

 

104

 

И вот такая, по выражению Шестова, «дикая», «варварская» встреча 
ждала тут всякое просвещенное, «надзвездное» слово с Запада, и вот такое 
несообразное употребление собирались сделать из системы абсолютной 
истины Гегеля. (Книги, говорил Аполлон Григорьев, переходят у нас не-
посредственно в жизнь, в плоть и кровь.) Известно, чтó такое были в 
России, например, «сороковые годы». Известно, до каких анекдотических 
форм доходила в эти «энтузиастические», «эсхатологические», «фанта-
стические» годы вера во всеразрешающую и спасительную силу приве-
зенной из-за рубежа спекулятивной философии. 

Причем, одержимость Гегелем имела свою поразительную судьбу, 
которую переживало поколение этих 40-х годов, в том числе, и Герцен, и 
М.Бакунин, и Белинский. Особо показательна для истории русского ув-
лечения Гегелем духовная биография «неистового Виссариона». Эта 
биография своими «зигзагами» являет нечто специфическое и, так сказать, 
имманентное духовному климату России. 

Беглое знакомство с философией Гегеля приводит Белинского в 
восторг: «Новый мир нам открылся <…> Это было освобождение <…> 
Кончилась моя тяжкая опека над родом человеческим», – пишет он в 
письме Н.В.Станкевичу (от 20 сент. — 8 окт. 1839 г.)1. Но не пройдет и 
года, как он проклянет это «освобождение». «Я был  мертв», – напишет он 
об этом времени другому своему корреспонденту, В.Н.Боткину в письме 
от 25 октября 1840 г. Что же помешало наслаждаться свободой по Системе 
Гегеля и заставило снова вернуться к галерному существованию? Почему 
так быстро прошли любовь и упоение? Есть, пишет Белинский, в жизни 
«такая щель, которую не заклеит даже философия Гегеля»2. Выяснилась 
несообразность..., полученные ответы не подходили к заданным вопросам; 
и он проклял эти ответы, он почувствовал «злобу на Гегеля». Белинский 
как бы очнулся от наваждений гегелевской гармонизации мира: «Боже 
мой, что со мной было – горячка или помешательство...». Очнувшись, он 
заметил «щели», и в каждой из них он видел лицо «собрата», «субъекта», 
покинутого им, по словам Гегеля, во имя «истории» и «объективного 
царства мысли». «Человеческая личность, – заявляет теперь Белинский, – 
выше истории, выше общества, выше человечества <…> Все толки Гегеля 
о нравственности – вздор сущий, ибо в объективном царстве мысли нет 
нравственности», «субъект у него не сам себе цель, но средство для 

                                                 
1 Белинский В.Г. Полн. собр. соч. – М., 1956. – Т. 11. – С.386–387. 
2 Белинский, Т. 12, С.561. 



Защита Львом Шестовым «трагического индивида» 
 

 

105

 

мгновенного выражения общего, а это общее является у него в отношении 
к субъекту Молохом, ибо пощеголяв в нем, бросает его, как старые шта-
ны»1. Разочарованный Белинский уходит от Гегеля2. В этих письмах Бе-
линского, замечает Н.Михайловский, «мы имеем как бы тяжбу между 
принципами “действительности” и “личности”»3. 

Такова схема глубоко символической истории «личных отноше-
ний»с немецким мыслителем русского критика прошлого века: удовле-
творенным интересам разума противостоит здесь неутоленная потреб-
ность сердца и души. 

Со времен «неистового Виссариона» в русском умонастроении оформ-
ляется целое литературное течение мучеников теодицеи. Той же иде-
ей-страстью, которой захвачен Белинский (грозившийся броситься с верхней 
ступени «лестницы развития» вниз головой), затронута и мысль Достоевского 
(ср. Иван Карамазов: «Свой билет на вход спешу возвратить обратно»4), и по-
эзия Цветаевой («Пора-пора-пора Творцу вернуть билет»5). Эта традиция не-
покорных страдальцев-правдоискателей находит себя в превращенных, «по-
зитивно-утопических формах у Н.Ф. Федорова в его неслыханной утопии 
«общего дела», а также в оптимистических проектах космических преобразо-
ваний у К.Э.Циолковского, воодушевляемых «состраданием к атому». 

Шестов принадлежал к этому умонастроению6 в его самой бун-
тарской и уже модернизированной форме. Недаром, первое обвинение в 
адрес Гегеля, которое выдвигает Шестов в первых же своих работах (а 
затем повторяет почти во всех остальных) опирается на то самое (частично 

                                                 
1 Белинский, Т. 12, с. 22. 
2 Дело идет о нравственной неудовлетворенности гегелевской философией, нужды 

эстетической критики в целостном мировоззрении (которое не так-то легко заменить) еще 
несколько лет оставляли за Гегелей его прежнее место в литературных работах Белинского. 
Постепенно, правда, с переходом критика к Фейербаху и французскому утопическому со-
циализму гегелевская терминология в его статьях ослабевает и к 1844 г. вроде бы исчезает 
совсем. 

3 Михайловский Н.В. Литература и жизнь. – Рус. богатство. – СПб, 1894. – № 10. – С. 
55. 

4 Достоевский Ф.М. Собр. Соч. – М., 1958. – Т. 9. – С. 308. 
5 Цветаева М. Избр. произв. – М.; Л., 1965. – С. 471. 
6 Нужно ли оговаривать, что упоминание в одном ряду таких лиц, как Белинский и 

Федоров не имеет в виду установить общность их философского багажа или тем более об-
щественно-идеологических убеждений, а лишь указать на общую их мироощущению боле-
вую точку, их обостренную чувствительность к проблеме личной судьбы. 



I. СТАТЬИ 
 

 

106

 

уже цитированное здесь) «основополагающее» антигегелевское письмо 
Белинского к Боткину от 1 марта 1841 г., где критик «кланяется фило-
софскому колпаку Егора Федоровича» и требует отчета во всех челове-
ческих жертвах истории. «Если бы Гегель, – пишет Шестов в предисловии 
к книге «Добро в учении гр. Толстого и Ницше», – прочел это письмо, он 
бы назвал Белинского дикарем». Да разве это дело философии? – ирони-
зирует Шестов. «Правда, Гегель утверждал, что действительность разум-
на». Но дело в том, что Гегель да и вся немецкая философия так обраба-
тывали действительность, что последняя «постоянно свидетельствовала 
во славу человеческого разума, который в Германии продолжает гор-
диться своими á priori». И вдруг на сцену является Белинский и требует 
отчета у вселенной за к а ж д у ю  жертву истории! «3а каждого самого 
простого человека, которых, как известно, историки и философы считают 
миллионами, в качестве пушечного мяса прогресса»1. А уж кто больше 
Гегеля заботился о прогрессе?! С этого же письма Шестов начинает раз-
вивать свою мысль и в одной из последних своих работ «Киркегард и 
экзистенциальная философия», как бы намечает контуры духовной тра-
диции, к которой относит и себя: «Белинский, “недоучившийся студент”, 
верно почувствовал и не только почувствовал, но и нашел нужные слова, 
чтобы выразить все то, что было в нем неприемлемо в учении Гегеля и что 
потом оказалось равно неприемлемым и для Достоевского» (и опять: 
«Если бы Гегелю довелось прочитать эти строки Белинского…»)2. 

Итак, Гегель – враг для Шестова, так же как и для Белинского, ибо 
он ходатай «всеобщего» в его тяжбе с «единичностью». Но у Шестова в 
развитии этой антигегелевской темы есть свои особые акценты. 

Нет слов, он полностью разделяет негодования Белинского: гнусно 
держать сторону «действительности» и требовать от субъекта, чтобы он 
подчинился интересам исторического целого и служил нуждам поступа-
тельного хода истории, ее «субстанциальным силам». Но это не всё. Гос-
подство «общего» над «единичностью» представлялось Шестову (как и 
Кьеркегору) двоевластием исторической всеобщности и всеобщности 
абстракций, или,    короче, – истории и разума. И эта вторая тема получила 
в размышлениях Шестова безусловный перевес. 

Шестов видит угрозу существования человека в гипертрофии аб-
страктного мышления, культивируемого философией. Философы бегут от 

                                                 
1 Шестов Л. Добро в учении..., с. VI, VII. 
2 Шестов Л. Киркегард., с. 11. 



Защита Львом Шестовым «трагического индивида» 
 

 

107

 

бытия, предаваясь спекулятивной игре ума. Философия Гегеля, например, 
держится на общем для всей немецкой философии предположении, что 
«диалектическим развитием какого-нибудь понятия можно прийти к по-
строению целой системы. На самом деле, уже первый вывод бывает 
обыкновенно ложным – дальнейших и говорить нечего. Но так как ложь в 
отвлеченных теориях чрезвычайно трудно отличить от истины, то часто 
метафизические системы имеют очень убедительный вид. Их главный 
недостаток вскрывается только случайно, когда у человека притупляется 
вкус к диалектической игре ума1. (Эту мысль – o необязательном и про-
извольном характере развития понятия – Шестов, к сожалению, далее не 
углубляет. Он вообще нигде не занят, в отличие, например, от славяно-
филов, имманентной критикой панлогизма. Как беспримесный экзистен-
циалист он весь сосредоточен на гуманистической критике философских 
принципов). 

Пока рассудок философа, оторванный от его личного существова-
ния, витает в надзвездных сферах незаинтересованного созерцания «или 
находится в погоне за синтезом»2 истина может быть любой, ибо она 
жизни не задевает и ни к чему не обязывает: можно взять одно понятие и 
развивать его в одну сторону (как Фихте), а можно взять другое понятие и 
развивать его в обратном направлении (как Гегель). Как тут отличить 
истину от заблуждения? Сама позиция кабинетного философа, сидящего в 
четырех стенах и занятого возведением диалектической пирамиды, пред-
ставляется Шестову крайне неблагоприятной для уловления истины. 
Философ находится в глубокой душевной спячке, а такому ловцу истина 
не дастся. («Гегель “обоготворил действительность” и видел в том свою 
силу и свою заслугу, на самом же деле тут сказалась его слабость, вялость 
духовного существа»3). Философ рассуждает sub specie aeternitatis4, а сам 
он смертен, ибо он человек. Его философия предлагает истину «для вся-
кого возраста, при всех обстоятельствах», а, как выяснилось при первой 
же встрече с действительный обстоятельством, «философ, бестрепетно 
глядевший на ужасы всего мира, смутился и потерялся, как заблудившееся 
в лесу дитя5. 

                                                 
1 Шестов Л. Апофеоз беспочвенности. – СПб, 1905. – Т.4. – С. 52. 
2 Шестов Л. Достоевский и Ницше. С. 38. 
3 Шестов Л. Умозрение и откровение. – Париж, 1964. – С. 137. 
4 Под знаком вечности (лат.). 
5 Шестов Л. Достоевский и Ницше, с. 151. 



I. СТАТЬИ 
 

 

108

 

Что же нужно, чтобы жизнь и мышление объединились, и в мысль 
влилась живая струя жизни (когда философ будет мыслить, чтобы жить, а 
не наоборот)? Для того, чтобы речь созерцателя приобрела «интерес», 
утверждает Шестов, жизнь должна задеть, затронуть философа за живое, 
заинтересовать его лично, как заключенного – стены тюрьмы. «Познай 
или погибни» – по-ницшеански должна приказать ему жизнь. И тогда 
истина, которую он откроет, не будет произвольной и необязательной 
«всеобщей» истиной. Это будут уже не те «обыкновенные положения 
философии», которые «мгновенно испаряются из памяти, как только че-
ловек серьезно столкнется» с действительностью1. 

Что же, ставит вопрос Шестов, предлагает человеку «ультрамета-
физическое» учение в критический момент жизни? «Глядя на Ницше и его 
судьбу», все философские учения не могли ничего ему сказать, что не 
исчерпывалось бы знаменитой фразой, обращенной флегматическим бе-
лорусом к тонувшему товарищу: «He трать, Фома, здоровья, ступай ко 
дну». Не удалась одна индивидуальная жизнь, «один из миллиардов слу-
чаев» объективации субстанциальной     силы – нет в том никакой беды2. 
«Стоит ли из-за такого пустяка шум поднимать!?»3. Гибнущий индивид 
сам виноват, ибо он вовремя не внял генеральной рекомендации синклита 
мудрецов: возвыситься над случайным и единичным. Человек, пишет 
Гегель в своей «Логике», должен в своем настроении возвыситься до той 
отвлеченной общности, при которой ему действительно все равно, суще-
ствует или нет он сам («...erheben, Еrhabenheit»4) – любимые слова Канта и 
Гегеля5. Индивиду предлагается «не смеяться, не плакать, не презирать, но 
понимать». Ведь «гегелевское “все действительное разумно” есть <…> 
вольный перевод спинозовского non ridere, non lugere, neque de — testari, 
sed intelligere. Перед вечными истинами равно склоняются и тварь и 
Творец». Человек «в гнозисе находит вечное спасение»6. 

                                                 
1 Там же. – С. 145. 
2 Шестов Л. Достоевский и Ницше, с 178. 
3 Шестов Л. Киркегард… – С. 11. 
4 Возвыситься, возвышение (нем.). 
5 Шестов Л. Киркегард… – С. 69. 
6 Там же. – С. 15. 



Защита Львом Шестовым «трагического индивида» 
 

 

109

 

 
Спасение утопающего 

 
Шестов выступил не только и не столько в качестве защитника 

индивида как такового (от притязаний «отвлеченной общности»). Он из-
брал «тонущего». Среди всех обездоленных Шестов, спровоцированный 
словом и жизненной участью Ницше, находит свою, особую категорию, за 
которую он начинает борьбу с категориями академической философии, и в 
частности гегелевского рационализма. 

«Есть область человеческого духа, – пишет Шестов, – которая не 
видела еще добровольцев: туда люди идут лишь поневоле». Эти «окраины 
жизни» – каторга, «ужасная болезнь», старческая немощь, непоправимая 
утрата – и есть область трагедии. «Человек, побывавший там, начинает 
иначе думать, иначе чувствовать, иначе желать. Все, что дорого и близко 
людям, становится для него ненужным и чуждым <…> Все пути назад 
заказаны1. «Сократ, Платон, гуманность, идеи – весь сонм прежних анге-
лов и святых, оберегавших невинную человеческую душу от нападений 
злых демонов скептицизма и пессимизма, бесследно исчезает в про-
странстве…»2. И вот этого отверженного не слышит философия, так как 
она ищет не истины, а покоя. «Гегель не может, не хочет услышать ни 
Кьеркегора, ни Иова: их устами говорят безумие и смерть, которым не 
дано оправдаться <…> перед разумом. Людям, “выброшенным из жизни”, 
нет места в “системе” Гегеля»3. А раз так, раз человеку в великом несча-
стье не находится приюта у Гегеля, то, убежден Шестов, его система ни-
куда не годится. Ибо что может быть важнее человеческого отчаяния!? 

«У нас остались живые, которые своим существованием смущали и 
продолжают нас смущать еще более, чем погребенные <…> мертвецы. У 
нас остались все, не тлеющие земных» надежд, все отчаявшиеся, все 
обезумевшие от ужасов жизни. Что делать с ними? Кто возьмет нечело-
веческую обязанность зарыть в землю этих»? – спрашивает Шестов4. И 
отвечает: «Идеалисты и метафизики заживо хоронят» безнадежных героев 
«на своих идеалистических кладбищах, именуемых мировоззрениями»5. 
Так, Шестов возвещает о новой философии – «философии трагедии», 

                                                 
1 Шестов Л. Достоевский и Ницше… – С. 16. 
2 Шестов Л. Достоевский и Ницше, с. 87. 
3 Шестов Л. Умозрение и откровение. – С. 137. 
4 Шестов Л. Достоевский и Ницше, с.2. 
5 Шестов Л. Начала и концы. – СПб., 1908. – С. 56. 



I. СТАТЬИ 
 

 

110

 

которая принципиально враждебна традиционной, рациональной фило-
софии, определяемой Шестовым как «философия обыденности». 

Философия трагедии предлагает искать истину в месте, диамет-
рально противоположном тому, где ее искала традиционная философия. 
Окраины жизни, катастрофические обстоятельства, исключительные ус-
ловия1 – вот климат, в котором живет правда новой философии. Атарак-
сия, благоприятствующая возможному умственному всепрощению, – вот 
преамбула познавательного процесса академической философии. «Спо-
койно обдумывать, предугадывать будущее – нельзя!». «Познание – это 
страдание, нужно колотиться головой о стену2», — заявляет Шестов. Non 
ridere, non lugere... sed intelligere, отвечает на это философия. («Гегель 
уверенно пишет в своей «Логике»: «Когда я мыслю, я отрекаюсь от всех 
своих субъективных особенностей» 3 . Традиционная философия ищет 
норму, философия трагедии ищет ненормальность. Там формулируют 
«всеобщее», правило, тут – единичное, исключение из правил. Болезнь 
здесь ценится «дороже всякого здоровья4». 

Дело в том, что Гегелю Шестов противостоит как антагонист в 
своих представлениях и о человеке, и о бытии – как «философ жизни» 
противостоит философу мысли. Философия жизни в ее волюнтаристском 
варианте (интересующем нас в данном случае, ибо это случай Шестова) 
воспринимает бытийную основу человека непосредственно через пере-
живание жизни под знаком волевого порыва. Именно поэтому здесь в 
качестве источника познания так ценится великое страдание и отчаяние – 
oно более всего способно обнажить «подземную», бессознатель-
но-волевую первооснову души. Непосредственное переживание есть по-
следняя правда о человеке. Так пишет Шестов о Ницше: «Несмотря на все 
его теоретические соображения, он сам все же принужден был пользо-
ваться своими переживаниями как единственным источником познания»5. 

Ясно, что Шестов буквально следует по стопам Ницше в его борьбе 
против прекраснодушного гуманизма, «против идеализма и всякого мо-
шенничества высшего порядка6», в его разоблачениях «духовного маска-

                                                 
1 Значительно позже эта тема была введена в обиход экзистенциализма под именем 

«пограничной ситуации». 
2 Шестов Л. Достоевский и Ницше, с. 199. 
3 Шестов Л. Умозрение и откровение, с. 106. 
4 Шестов Л. Достоевский и Ницше, с. 11. 
5 Шестов Л. Афины и Иерусалим. – Париж, 1951. – С. 62. 
6 Ницше Ф. Полн. собр. соч. – М., 1911. – Т. 3. – С. VII. 



Защита Львом Шестовым «трагического индивида» 
 

 

111

 

рада». (Зависимость русского мыслителя от немецкого доходит до под-
ражаний в интонации и даже в формальной структуре сочинений, по-
строенных по принципу главок-афоризмов.) Однако, борясь с идеалисти-
ческими абстракциями и гуманистическими иллюзиями и разделяя общую 
с Ницше индивидуалистическую преамбулу, Шестов расходится с ним в 
выборе подзащитного. Он отказывается от идеи «сверхчеловека» и  про-
бует ввести несчастнейших под иным знаком, чем они проходят у его 
философского учителя. На место одинокого, но преодолевшего мир За-
ратустры встает уязвленный миром страдалец, на место отгородившегося 
от мира «подземного» человека о его amor fati – подпольный человек, 
которому назначено колотиться головой о стену; короче: на место побе-
дителя встает побежденный. Если Ницше в своем языческом модусе 
взялся «защищать жизнь против страданий»; то Шестов стал ограждать 
страдания от посягательств жизни (от прав повседневности) и от забвения. 
Первый, таким образом, встал на сторону цветущей жизни, второй – на 
сторону потерпевших от нее. Шестов дистанцируется от имморализма 
Ницше, и его «философия трагедии» сознательно противопоставлена не 
только «философии обыденности» (т.е. академической философии), но и 
языческой философии триумфа, проповедуемой философским наставни-
ком Шестова. Здесь и сказывается каритативная, сострадательная уста-
новка отечественной мысли, причудливо сочетаясь с волюнтарист-
ско-«биологической» антропологией немецкого вдохновителя Шестова. 

В противовес Ницше, участь «необыкновенности» Шестов связы-
вает с экстраординарными, катастрофическими обстоятельствами, неза-
висимыми от личных качеств. Он особо подчеркивает, что «из колеи 
обыкновенности» выбивает случай; так произошло с Достоевским, так 
произошло и с самим Ницше. «Если бы не каторга у одного и не ужасная 
болезнь у другого», они бы ни до каких прозрений не дошли. «Да и Фауст 
достаточно понатерпелся, прежде чем вызвать дьявола. Словом, все эти 
«необыкновенные» люди, – полемизирует Шестов со своим учителем, – 
восставшие против оков обязательности законов человеческой природы и 
человеческой морали, восстали не по доброй воле: их, точно крепостных, 
состарившихся на господской службе, насильно принудили к свободе. Это 
не было «восстание рабов в морали», как учит Ницше <…> Характер тут 
ни при чем, и если существуют две морали, то не мораль обыкновенных и 
необыкновенных людей, а «м о р а л ь  о б ы д е н н о с т и  и  м о р а л ь  



I. СТАТЬИ 
 

 

112

 

т р а г е д и и 1». «Сверхчеловека» Ницше сменяет «трагический человек». 
(Правда, поскольку, с точки зрения «беспочвенного» Шестова, жизнь в 
принципе трагична в самой ее затрапезной повседневности, встает вопрос, 
почему бы не прозреть и всем остальным. Но раз этого не происходит, то 
получается, что само трагическое прозрение подспудно предполагает все 
же наличие особой неординарной силы. Таким образом, великие ка-
торжники и прóклятые Шестова – на то они и великие! – несут на себе 
независимо от намерений философа печать внутренней исключительно-
сти, а сама принципиальная дихотомия Шестова волей-неволей выдает 
свое, пусть весьма косвенное, родство с моральным реформаторством 
Ницше.) 

Дело спасения Шестов осуществляет прежде всего в домене лите-
ратуры как хранилища трагического опыта. Разумеется, любой настоящий 
художник не может не быть трагической личностью. Ибо, не приобщись 
он к жизненной трагедии, не переживи личной катастрофы, он так и ос-
тавался бы в плену обыденного сознания, и ему под силу было бы только 
пропагандировать успокоительную гуманность, «пышную ложь», «все 
прекрасное и высокое» – короче, ему оставалось бы писать или читать 
«проповеди». (А «проповедь» по терминологии Шестова, – это собира-
тельное имя для обозначения всякого рода «лицемерно-сладких напевов 
идеалистических мировоззрений2»). Шестов берется откапывать тех, кто 
погребен под толстым словесным напластованием, хочет оживить в на-
стоящем и утвердить в бытии «бывшее», единичное человеческое стра-
дание, эксплуатируемое искусством, воскресить «погибшие страсти» и 
вырвать саму личность (художника) из омертвляющего потока литера-
турного овеществления. Шестов стремится также высвободить непо-
средственное переживание художника из-под гнета его идеологии. Он 
осуществляет что-то вроде экзистенциальной редукции: все идеи, идеалы, 
убеждения и все вообще продукты разума он (если употреблять терми-
нологию Гуссерля) «выносит за скобки». За успокоительными умствен-
ными построениями, за «проповедью», за «парадными мыслями» требу-
ется разыскать подлинное переживание творца, скрытое у истоков тво-
рения. 

Но это эпохэ оказывается одновременно версией разоблачитель-
ного психоанализа, ибо вся сознательная сфера художника дезавуируется 

                                                 
1 Шестов Л. Достоевский и Ницше, с. 217. 
2 См.: Шестов Л. Начала и концы. – С. 57. 



Защита Львом Шестовым «трагического индивида» 
 

 

113

 

Шестовым как искажение его бессознательной правды. Подзащитная 
личность противопоставлена здесь не только литературе и идеологии: она 
расслаивается под заподозривающим взглядом философа жизни, лишаясь 
высоких прерогатив самосознания и прав на цельность. Так, обостренная 
чувствительность к трагическому переживанию одинокой личности со-
существует у Шестова с тотальным недоверием к формам ее самопрояв-
ления. 

И все же, какие бы убытки ни терпел подзащитный, он пока не ос-
тается в накладе. В самóй переориентации сознания с абстрактной истины 
«всеобщего» на экзистенциальную истину индивидуального, с общегу-
манистической, идеалистической иллюзии о человеке на – пусть «анти-
гуманистическую» и «безобразную», но – правду о нем заключен уже 
начаток «очеловечивания» философии. Что бы ни открылось при этом 
пытливому взору, заброшенный индивид будет все же в выигрыше, ибо 
какова бы ни была человеческая правда, которая придет на смену без-
личной философской истине, она больше не будет игнорировать стра-
дальца. Неприглядный «трагический индивид» Шестова, этот уязвимый 
самолюбец все же находит себе защитника, который отстаивает его 
«одинокую, случайную жизнь» перед всем миром. 

И даже если правда окажется иной, чем она виделась и Ницше и 
Шестову, все же путь к ней не минует тяжбы личности с безлич-
но-всеобщим; ее придется искать не в том, что имеется до, но в том, что 
открывается после признания правоты «жалкого человеческого я». Пози-
ция безнадежного индивида, где окопался в период культа беспочвенности 
российский философ существования, впоследствии будет провозглашена 
Шестовым – по аналогии с кьеркегоровским «отчаянием» – в качестве 
непременного перевалочного пункта на пути. 


